
1 

 

PREEK OVER  RUTH 4,14-17      ds. R.T. te Velde 

Pijnacker-Nootdorp, 23 december 2012 

 

Liturgie  

Votum/groet  

Zingen Psalm 84:1, 2 

Wet van de HEER  

Zingen Psalm 84:3, 5 

Gebed  

Lezen Ruth 4 

Zingen Gezang 48:1, 4 

Tekst Ruth 4:14-17  

Preek  

Zingen Psalm 30:1, 2, 3 

Dankgebed  

Collecte  

Slotzang Liedboek 409:1, 3, 5 

Zegen  

 
  
Gemeente van onze Heer Jezus Christus, 

Vanmorgen zijn we op kraambezoek. Het is een gezellige boel. Beschuit met muisjes, 
kopje thee of koffie. En er is genoeg te kletsen: over hoe alles gegaan is, hoeveel pijn 
het deed, hoe blij je bent dat het kindje er nu eindelijk is, of de nachten een beetje rustig 
zijn. Eigenlijk wel echt iets voor vrouwen onder elkaar, al die verhalen over baby’s 
krijgen. 

Maar wacht even: wat is dit voor vreemd kraambezoek? Want waar is de moeder? Alle 
enthousiaste praatjes van de buurvrouwen gaan over de oma, Noömi. Hebben ze Ruth 
zomaar opzij geschoven? 

Op dit kraambezoek wordt ook een naam gegeven aan het pasgeboren kindje. Laten we 
maar aannemen dat het toen wel vaker zo ging, dat goede buren mochten meedenken 
over een passende naam. In ieder geval, de naam voor dit kind past heel goed, zo goed 
dat het de sleutel is voor heel deze slotscène van het boekje Ruth. Zo goed dat je gaat 
begrijpen waarom dit kraambezoek zo anders loopt dan normaal. “Obed” – dat betekent 
zoiets als “dienaar”. Ik weet niet of wij het zo leuk zouden vinden om zo’n naam te 
krijgen, zo onderdanig. Onze kinderen krijgen liever namen met iets van stoer of sterk of 
machtig of mooi erin. En dan hoop je dat ze dat ook worden. 

Maar die naam “Obed” past precies, niet alleen op het kleine kindje maar ook op de 
andere figuren in het verhaal. Vooral op het tweetal dat nu kersvers papa en mama is 
geworden: Boaz en Ruth. Allebei zie je ze bezig om de ander te dienen. Ze gaan niet 
voor hun eigen belangen, ze kiezen niet de makkelijkste route naar geluk en succes. In 
hoe zij naar elkaar toe bewegen zie je de figuur van de grote dienaar, die wist wat 
geduld en lijden en opoffering betekent. Ik bedoel onze Redder Jezus Christus: niet 
gekomen om zich te laten dienen, maar om te dienen en zijn leven te geven als losprijs 
voor velen. 

Maar zover is het nog niet. We zitten nog bij de kraamvisite, en we horen de 
buurvrouwen praten. Vreemd dat ze ’t alleen over oma Noömi hebben. En toch is het 
geen kletspraat van de vrouwen. Apart dat ze zo naar voren komen aan het eind van het 
verhaal. Als wij een happy end zouden schrijven, dan hadden we Boaz en Ruth naast 
elkaar gezet, dolgelukkig met het kleine ventje in de armen. De bijbel doet het anders. 
Een groepje buurvrouwen vult het laatste toneel. Je kunt hun plek vergelijken met die 
van een koor in een toneelstuk of een musical. Als alle spannende gebeurtenissen achter 



2 

 

de rug zijn, zingt het koor een lied waarin de betekenis van het hele verhaal belicht 
wordt. Een soort commentaar van opzij. Zo horen we vanmorgen de kraamvisite praten. 
En dan hebben ze het goed gezien en brengen ze het raak onder woorden. 

* 

Kraambezoek bij oma, dat is zo opvallend aan het eind van Ruth 4. Opnieuw komt Noömi 
naar voren. Dit bijbelboekje heet Ruth, maar had het niet net zo goed Noömi kunnen 
heten? In het eerste hoofdstuk maak je mee hoe Noömi de ene ramp na de andere te 
verwerken krijgt: in een vreemd land raakt ze haar man en haar twee zoons kwijt. 
Verbitterd en verslagen komt ze weer thuis in Betlehem, maar is het haar thuis nog wel? 
In het 2e hoofdstuk blijft ze lamgeslagen zitten, ze kan alleen nog “toe maar” zeggen als 
Ruth een plan heeft om aan eten te komen. Langzaam begint ze te ontdooien, de 
goedheid van de HEER die via Boaz naar haar toekomt brengt haar weer in beweging. In 
hoofdstuk 3 is Noömi de souffleur van de gewaagde actie die Ruth onderneemt, om op de 
dorsvloer bij Boaz onder de deken te kruipen. En nu komt eindelijk alles goed. Niet alleen 
goed voor Boaz en Ruth, het gouden paar dat elkaar heeft gevonden. Het komt goed 
voor Noömi.  

En dan denk je ook terug aan hoe slecht ze het had. Enorme gaten waren in haar leven 
geslagen. Geen man meer, geen kinderen meer. Waar leef je dan nog voor? Je kunt je er 
in verplaatsen als je zelf zulke gaten in je leven hebt. Als je het verdriet met je 
meedraagt over kinderen met wie je geen contact meer hebt. Als je al heel jong je vader 
of moeder moest verliezen. Als je grote liefde voor die ene man of vrouw nooit 
beantwoord is, of als je huwelijk geëindigd is in kille verwijdering. Als alles waar je je 
hele leven voor gewerkt hebt in rook opgaat door de economische crisis. Zulke gaten 
dragen wij met ons mee. We doen ons best om ermee te leven, of we zoeken iets waar 
we het gat mee kunnen dichten. Maar dat gaat niet lukken. 

En nu is dit het ontroerende wat de buurvrouwen bij Noömi hebben gezien: de HEER 
heeft het gat in haar leven opgemerkt, en Hij heeft dat gat ook gevuld. De woorden van 
de buurvrouwen gaan dieper dan wat je er in onze vertaling van ziet. Ik geef het even 
anders weer: “Gezegend zij de HEER, die niet heeft opgehouden voordat Hij aan jou een 
losser had gegeven.” Twee dingen vallen op. De HEER heeft niet opgehouden: God bleef 
er mee bezig, Hij kon het niet laten om iets aan je ellende te doen. Al die jaren heb je er 
geen erg in gehad. Je zag alleen maar wat je moest missen, en je werd er bitter en 
klagend van. Maar kijk nu eens, Noömi, en kijk eens, mens van vandaag: de HEER was 
er al die tijd bij. Je dacht dat de Allerhoogste je vergeten was, maar je bent geen dag uit 
zijn hart geweest. Het gat in jouw leven ging Hem ter harte, en Hij kon het niet laten om 
ervoor in actie te komen en je leven weer te vullen. 

Het tweede: je hebt een losser gekregen. Verder gaat dat dan “iemand die voor je 
zorgen zal”. Het idee van een losser was al eerder naar boven gekomen bij Noömi en bij 
Ruth: nu we helemaal aan de grond zitten, hebben we iemand nodig die ons er bovenop 
helpt. Als je aan de grond zit, dan zit je bij de God van Israël goed. Want in de wet voor 
Israël is geregeld dat je een familie in je volk niet failliet mag laten gaan. Moet iemand 
noodgedwongen het erfdeel verkopen, laat iemand uit de naaste familie het dan voor ze 
terugkopen, zodat ze toch weer iets hebben om van te leven. Dat is de eerste, de 
zakelijke betekenis van een losser. Maar het ging in Ruth 3 en 4 al verder. Want wat 
hebben Noömi en Ruth aan een eigen akker als er geen kinderen komen? Als de 
familielijn bij hen ophoudt? Daarom was Boaz er ook zo duidelijk over tegen die ander 
die eerst in aanmerking kwam om de twee vrouwen te helpen: koop niet alleen de akker, 
maar trouw ook met Ruth. Zorg er zo voor dat de familielijn van “onze broeder 
Elimelech” blijft doorlopen. De ander was daarop afgehaakt, maar Boaz niet. Hij zet zijn 
eigen naam opzij om de dienaar te worden van zijn overleden broer of achterneef. Boaz 
is de losser in dit verhaal, de man die op het doodgelopen spoor weer leven brengt. 



3 

 

Of gaat het toch niet over Boaz, wat de buurvrouwen hier zeggen? Het zijn van die mooie 
subtiele formuleringen die het verhaal van Ruth zo bijzonder maken. Er zit zo vaak een 
dubbele laag in, waar je even over moet nadenken. “De HEER heeft jou een losser 
gegeven,” zeggen de vrouwen tegen Noömi. En nu gaat het over de baby. Deze baby vult 
het gat in jouw hart en in jouw leven. Prachtig dat Boaz zich over jullie ontfermde, dat 
Boaz en Ruth elkaar vonden. Maar het verhaal van de lossing is pas compleet nu dit 
kindje er is. Nu is er echt toekomst. 

Je ziet het ter plekke gebeuren: Noömi leeft weer op. Ze heeft weer iets om voor te 
leven. Zoals je tegenwoordig oppasoma’s en –opa’s hebt, zo pakt Noömi het kindje op 
om ervoor te zorgen. Er staan een paar woorden die heel warme, moederlijke zorg en 
koestering aangeven. Alsof ze de verloren tijd van haar leven weer inhaalt met dit kleine 
konijntje tegen zich aan. Een oma die zich weer moeder voelt. 

* 

Vertederd door het plaatje van dit kraambezoek zouden we God bijna vergeten. Maar 
daar geeft de schrijver van Ruth ons de kans niet voor. Een heerlijke menselijke 
geschiedenis is het, hoe de levens van de rijke boer Boaz en de arme weduwe Ruth 
elkaar raakten. Maar het is geen privégeschiedenis, alleen voor deze jonge ouders met 
hun baby. 

“Noömi heeft een zoon gekregen”, roepen de buurvrouwen. Niet eerlijk tegenover Ruth, 
zouden wij zeggen. ’t Is toch haar kind? Maar Ruth zelf horen we niet protesteren. Het 
ging niet om haar en haar eigen geluk. Zij was weduwe van Machlon, die de zoon was 
van Elimelech. Die familielijn was in gevaar. En nu zij samen met Boaz een kindje kreeg 
van God – een van de weinige keren in de bijbel dat het er zo duidelijk bij staat: de HEER 
liet haar zwanger worden! – nu ging die lijn weer lopen. Waar het bij Noömi leek 
afgebroken, daar gaat het nu bij Noömi weer verder. OK, dit kindje mag ook wel van 
oma zijn. 

Maar dan neemt de bijbelschrijver het over. Van het kraambezoek kijken we ineens een 
aardig stukje verder: deze Obed is de vader van Isaï, die de vader is van David. Op die 
ene lijn van de overleden vader Elimelech leek alles tot nu toe gefocust. Maar als het 
kind er eenmaal is, en de toekomst van de familie is verzekerd, dan valt dat belang weg. 
Ik denk wel eens dat wij bij zo’n verhaal als Ruth ons teveel fixeren op het element van 
“als de naam van de familie maar blijft voortbestaan”. Inderdaad, voor de mensen in 
Israël was dat een belangrijk punt. Maar wat dit verhaal aan het eind duidelijk maakt, is 
dat er dan een nieuwe lijn begint. Achter het hele gebeuren met Boaz en Ruth langs trekt 
God zelf een nieuwe lijn. Achterlangs: ze hadden zelf niet in de gaten dat ze daarmee 
bezig waren. Zij stonden als het ware naar links te kijken of het treintje van de familie er 
alweer aankwam. Maar intussen komt van rechts de grote sneltrein eraan, de Orient-
expres van God, die het heil komt brengen voor zijn volk. En met hun kleine 
familieverhaal mogen ze in die grote heilstrein instappen en komen ze een paar stations 
verder op het spoor van God. 

Een paar stations – ik zeg het met opzet wat terughoudend. We moeten bij dit verhaal 
van Ruth nog even geduld hebben. Als wij “David” horen denken wij al meteen aan het 
einde van deze spoorlijn: Jezus Christus, de grote Zoon van David. Wacht daar nog even 
mee. Het is nog geen Kerst. Wat God ons te bieden heeft in dit boekje Ruth is al mooi 
genoeg. Na het kraambezoek vertelt de schrijver nog even verder, hij geeft een lijstje 
met namen. Tien generaties staan daarin, vanaf Peres, de zoon van Juda, tot aan David. 
En die tien hebben een prachtige verdeling: 7 generaties tot aan Boaz, en dan 3 
generaties van Boaz tot David. Echt getallen voor God zijn dat, 7 en 3. Je ziet God aan 
het werk met zijn lange adem, zeven generaties. En je ziet hoe God in een paar grote 
stappen uitkomt waar Hij wil zijn: in drie etappes bij David. Zeven plus drie: goddelijk 
geduld en goddelijke haast. Zodra die naam David valt, weet je ’t wel als lezer van de 



4 

 

bijbel: daar gaat het gebeuren. Ik geloof dat het boekje Ruth expres zo eindigt, met een 
soort knipoog naar ons: David, en nu weet je ’t verder wel hè? 

* 

Die knipoog aan het eind mag ons hoop geven. De kleine praatjes bij het kraambezoek 
blijken veel verder te gaan dan we dachten. Het kleine geluk van een oma die weer een 
baby op schoot heeft, krijgt een plek in het grote geluk dat God in gedachten heeft. Een 
baby die een losser is, die het gat in je leven vult, die je weer doet opleven – God vindt 
dat zo’n goed idee dat Hij ’t heeft vastgehouden. En daarom gaan we straks weer 
Kerstfeest vieren. 

Zo mag je het ook gaan meemaken in je eigen leven. Zoals God naar voren komt in dat 
familieverhaal van Ruth en Boaz met hun baby, zo komen we God tegen in ons eigen 
kleine leven. Het verhaal van Ruth leert het ons zien: ontdekken hoe in jouw kleine 
geschiedenis God zijn hand heeft. De loop van jouw leven plaatsen in het grote kader 
van God die bezig is om verlossing te geven. Meemaken hoe de gaten in je hart en de 
gaten in je leven gevuld worden als Christus komt, de baby die leven en hoop en 
toekomst brengt.  

Bij ons kan het soms net zo worden als bij Noömi: kaal en leeg en troosteloos, zo dat je 
er bitter van wordt. Maar God laat ons daar niet bij zitten. Hij kan het niet laten om zijn 
hand voor je open te doen. Hij houdt niet op om je het goede te geven waar je zo naar 
snakt, zelfs als je al vergeten was dat je dat zo nodig hebt. God wil het je geven: een 
leven dat op z’n plek komt bij Hem, een hart dat rust vindt bij deze Vader die alles geeft 
om jou te verlossen. Deze God, de God van Boaz en Ruth, de God van oma Noömi met 
haar kleinzoon op schoot, die God wil ook vandaag jouw God zijn. 

Amen 


